
https://journal.nuspublications.or.id/jdp  

JDP (JURNAL DINAMIKA PENDIDIKAN) 

Vol.12, 2 (January, 2026), pp. 463-470 

P-ISSN: 2356-5330 E-ISSN: 3109-1776 

 

 
  

Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi 

Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah dalam 

Konteks Masyarakat Modern  

Mohammad Solihin1, Bagus Jamroji2, Yopi Ardila3, Ahmad Yakin4 

1,2,3,4,Magister Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo 

Email: mohammadsolihinbinmarnudi@gmail.com, bagus0354@gmail.com, yopiardila75@gmail.com, 

Ahmadyakin77@gmail.com  
 

 ARTICLE INFO   ABSTRACT  

Keywords: 

Empowerment-oriented 

Da’wah; Gerakan 

Jama’ah dan Dakwah 

Jama’ah (GJDJ); 

Muhammadiyah; 

Modern Society; 

Islamic Social 

Transformation 

 

Article history: 

Received 2026-01-22 

Revised 2026-01-22 

Accepted 2026-01-23 

Social changes driven by modernization, urbanization, and the rapid 

growth of digital communication have reshaped the landscape of 

Muslim religiosity in Indonesia and generated new challenges for 

da’wah practices. Da’wah that predominantly relies on verbal and 

ceremonial modes is often considered insufficient to address structural 

problems faced by communities, including socio-economic inequality, 

limited access to education, family economic vulnerability, and value 

disorientation in digital spaces. This article aims to analyze the 

paradigm shift from verbal da’wah to empowerment-oriented da’wah 

through Muhammadiyah’s Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah 

(GJDJ) and to examine its relevance in modern society. Employing a 

qualitative literature review, this study draws on scholarly journals, 

academic books, and relevant institutional documents published 

mainly within the last decade. The findings indicate that GJDJ 

constitutes a transformative da’wah model that integrates spiritual, 

social, and structural dimensions by positioning the jama’ah as the 

core of da’wah activities. GJDJ is particularly relevant for 

strengthening social cohesion, encouraging collective participation, 

and developing contextual and sustainable empowerment programs. 

These findings suggest that GJDJ functions not only as an internal 

organizational strategy but also as an adaptable da’wah framework for 

responding to contemporary social change in the digital era.

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 
 

 

Corresponding Author: 

Solihin 

Magister Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, 

mohammadsolihinbinmarnudi@gmail.com  
 

1. PENDAHULUAN 

Perubahan sosial yang dipicu modernisasi, urbanisasi, dan percepatan teknologi komunikasi 

telah menggeser lanskap keberagamaan masyarakat Muslim Indonesia. Dakwah tidak lagi cukup 

dipahami sebagai penyampaian pesan normatif melalui mimbar dan pengajian, tetapi dituntut hadir 

sebagai proses transformasi sosial yang menyentuh problem riil umat: kemiskinan, ketimpangan akses 

pendidikan, kerentanan ekonomi keluarga, hingga disorientasi nilai di ruang digital. Dalam konteks 

ini, Muhammadiyah memiliki posisi strategis karena sejak awal dipahami sebagai gerakan dakwah 

amar ma’ruf nahi munkar yang tidak berhenti pada dimensi verbal, melainkan diwujudkan dalam aksi-

https://journal.nuspublications.or.id/jdp
mailto:mohammadsolihinbinmarnudi@gmail.com
mailto:bagus0354@gmail.com
mailto:yopiardila75@gmail.com
mailto:Ahmadyakin77@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:mohammadsolihinbinmarnudi@gmail.com


JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan) , Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470  464 

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah 

dalam Konteks Masyarakat Modern 
 
 

 

 

aksi sosial dan institusi pelayanan (pendidikan, kesehatan, filantropi, dan pemberdayaan) sebagai 

bentuk dakwah bil-hal (Arifin, Mughni, dan Nurhakim 2022). Arah ini sejalan dengan gagasan “Islam 

Berkemajuan” yang menekankan pembaruan, rasionalitas, dan keberpihakan pada perbaikan kualitas 

hidup masyarakat sebagai bagian dari misi dakwah pencerahan (Qodir 2019; Arifin, Mughni, dan 

Nurhakim 2022). 

Perubahan lanskap keberagamaan tersebut juga ditandai oleh meningkatnya kompleksitas cara 

masyarakat memaknai dan mempraktikkan ajaran Islam di tengah arus globalisasi dan digitalisasi. 

Ruang-ruang keagamaan tidak lagi terbatas pada institusi formal, tetapi meluas ke ranah digital yang 

sarat kompetisi wacana, fragmentasi otoritas keagamaan, dan polarisasi pemahaman keislaman. 

Kondisi ini menuntut model dakwah yang bukan hanya adaptif dari sisi medium, tetapi juga substantif 

dalam menjawab persoalan sosial umat. Dakwah yang mengintegrasikan nilai keislaman dengan kerja-

kerja sosial, pendidikan, dan pemberdayaan masyarakat dinilai lebih efektif dalam membangun 

kesadaran kolektif serta ketahanan sosial umat dibandingkan pendekatan dakwah yang cenderung 

simbolik dan seremonial (Syarofah et al. 2021; Qodir 2019). 

Namun demikian, tantangan masyarakat modern memperlihatkan adanya jarak antara corak 

dakwah yang cenderung seremonial—yang masih dominan di banyak ruang publik—dengan 

kebutuhan penguatan komunitas secara sistematis dan berkelanjutan. Di era digital, dakwah 

menghadapi persoalan baru: fragmentasi otoritas keagamaan, banjir informasi, dan kompetisi narasi di 

media sosial. Sejumlah kajian menunjukkan bahwa dakwah Muhammadiyah di era milenial 

membutuhkan penguatan strategi pemanfaatan teknologi informasi sekaligus penguatan basis gerakan 

jamaah dari lingkungan paling dekat (keluarga dan komunitas) agar nilai dan praksis keislaman tidak 

sekadar menjadi wacana (Syarofah dkk. 2021). Pada level pendekatan, Muhammadiyah juga 

mengembangkan ragam strategi dakwah—termasuk dakwah kultural—sebagai upaya menghadirkan 

pesan Islam yang relevan dengan dinamika sosial-budaya masyarakat modern, tanpa kehilangan 

prinsip purifikasi dan tajdid (Agustyawati dkk. 2022). 

Kondisi tersebut menegaskan bahwa tantangan utama dakwah di masyarakat modern tidak 

semata terletak pada medium penyampaian, melainkan juga pada pendalaman substansi serta strategi 

pengorganisasian umat. Dakwah yang berhenti pada simbol, seremoni, dan aktivitas insidental 

cenderung kurang efektif membangun kesadaran kolektif dan daya tahan sosial jama’ah. Karena itu, 

penguatan basis jama’ah menjadi krusial agar dakwah berfungsi sebagai proses pembelajaran sosial 

yang berkelanjutan. Sejumlah kajian memperlihatkan bahwa dakwah yang berangkat dari realitas 

komunitas lokal melalui pendekatan kultural, dialogis, dan partisipatif lebih efektif dalam 

menanamkan nilai keislaman sekaligus membangun kohesi sosial di tengah masyarakat yang plural 

dan dinamis. Dalam konteks ini, integrasi pemanfaatan teknologi digital dengan penguatan komunitas 

jama’ah lokal dapat dipahami sebagai upaya menjembatani tuntutan modernitas dengan prinsip 

dakwah yang berakar pada nilai Islam berkemajuan (Agustyawati et al. 2022; Qodir 2019). 

Pada titik inilah “Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah” (GJDJ) menjadi penting sebagai 

kerangka dakwah yang menekankan penguatan komunitas dari basis akar rumput (ranting/cabang), 

pemetaan kebutuhan jamaah, serta kerja kolektif yang terorganisir. Secara konseptual, GJDJ 

memposisikan jama’ah sebagai pusat pembinaan dan pemberdayaan, sehingga dakwah tidak hanya 

hadir dalam bentuk penyampaian pesan, tetapi juga melalui penguatan kapasitas sosial, ekonomi, dan 

kultural komunitas. Dengan orientasi demikian, GJDJ dapat dibaca sebagai jembatan dari dakwah yang 

dominan verbal menuju dakwah pemberdayaan—yakni dakwah yang menumbuhkan kemandirian, 

memperluas partisipasi, dan menghasilkan dampak sosial yang lebih berkelanjutan (Qodir 2019; 

Rafsanjani dan Rozaq 2022). 

Sejumlah kajian mengenai dakwah Muhammadiyah umumnya menyoroti aspek ideologis, 

historis, atau praksis kelembagaan. Namun, kajian yang secara khusus mengulas pergeseran paradigma 

dakwah dari dakwah verbal menuju dakwah pemberdayaan dalam kerangka GJDJ, sekaligus menguji 

relevansinya dalam menghadapi tantangan masyarakat modern, masih relatif terbatas (Arifin, Mughni, 

dan Nurhakim 2022). Karena itu, penelitian ini menempatkan perhatian pada keterhubungan antara 

gagasan dakwah pencerahan, kebutuhan aktual masyarakat modern, dan posisi GJDJ sebagai strategi 

dakwah berbasis komunitas. 



JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan) , Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470  465 

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah 

dalam Konteks Masyarakat Modern 
 
 

 

 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini penting dilakukan untuk mengkaji secara 

komprehensif konsep GJDJ Muhammadiyah melalui kajian literatur, serta menganalisis relevansinya 

sebagai model dakwah pemberdayaan dalam konteks masyarakat modern. Kajian ini diharapkan 

memperkaya diskursus studi dakwah Islam kontemporer, khususnya dalam membaca ulang GJDJ 

sebagai pendekatan dakwah transformatif yang adaptif, partisipatif, dan berorientasi pada penguatan 

kapasitas komunitas. 

 

2. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis kajian literatur (library 

research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian bertujuan untuk menganalisis secara konseptual dan 

kritis gagasan, pemikiran, serta temuan ilmiah yang berkaitan dengan dakwah Muhammadiyah, 

khususnya konsep Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah serta relevansinya dalam konteks 

masyarakat modern. Kajian literatur memungkinkan peneliti melakukan sintesis teoritis terhadap 

berbagai sumber ilmiah guna memperoleh pemahaman yang komprehensif dan mendalam terhadap 

suatu fenomena keilmuan (Zed 2018; Snyder 2019). 

Sumber data penelitian ini berupa data sekunder yang diperoleh dari jurnal ilmiah nasional 

dan internasional bereputasi, buku akademik, serta dokumen resmi Muhammadiyah yang relevan 

dengan tema dakwah, pemberdayaan masyarakat, dan gerakan Islam modern. Literatur yang 

digunakan diprioritaskan berasal dari publikasi sepuluh tahun terakhir untuk menjamin relevansi 

dengan perkembangan keilmuan dan dinamika sosial mutakhir, meskipun beberapa sumber 

konseptual yang lebih awal tetap digunakan secara selektif sebagai landasan teoritis (Snyder 2019). 

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis dengan 

menggunakan kata kunci seperti dakwah Muhammadiyah, Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah, dakwah 

pemberdayaan, Islam Berkemajuan, dan dakwah masyarakat modern. Proses seleksi sumber dilakukan 

dengan mempertimbangkan kesesuaian topik, kualitas akademik, serta kontribusi literatur terhadap 

pengembangan kajian dakwah dan studi Islam kontemporer (Syarifuddin 2020). 

Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) yang menekankan 

penafsiran makna, tema, dan kecenderungan pemikiran yang terkandung dalam teks ilmiah. Analisis 

ini dilakukan melalui tahapan: (1) identifikasi tema-tema utama yang berkaitan dengan paradigma 

dakwah dan pemberdayaan; (2) pengelompokan literatur berdasarkan fokus pembahasan; (3) 

perbandingan pandangan antarpenulis untuk menemukan persamaan, perbedaan, dan pola pemikiran; 

serta (4) penyusunan sintesis konseptual mengenai relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah 

Muhammadiyah dalam menjawab tantangan masyarakat modern (Krippendorff 2018). 

Melalui metode ini, penelitian diharapkan menghasilkan pemahaman konseptual yang 

sistematis mengenai pergeseran paradigma dakwah dari pendekatan verbal menuju dakwah berbasis 

pemberdayaan, sekaligus memberikan kontribusi akademik bagi pengembangan studi dakwah Islam 

dan gerakan sosial-keagamaan. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1 Pergeseran Paradigma Dakwah: Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan 

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa dakwah Islam kontemporer mengalami pergeseran 

paradigma yang signifikan. Dakwah yang sebelumnya didominasi oleh pendekatan verbal-retoris—

seperti ceramah dan pengajian—dinilai belum sepenuhnya efektif dalam menjawab persoalan 

struktural umat. Sejumlah penelitian menegaskan bahwa dakwah verbal cenderung bersifat normatif 

dan individual, sehingga dampaknya sering terbatas pada peningkatan pengetahuan keagamaan tanpa 

disertai perubahan kondisi sosial-ekonomi masyarakat secara nyata (Syarofah et al. 2021; Qodir 2019). 

Sebaliknya, dakwah pemberdayaan memandang dakwah sebagai proses transformatif yang 

menekankan peningkatan kapasitas, kemandirian, dan partisipasi masyarakat. Dakwah tidak hanya 

berfungsi sebagai media penyampaian ajaran Islam, tetapi juga sebagai sarana fasilitasi bagi umat untuk 

mengelola potensi sosial, ekonomi, dan budaya secara berkelanjutan. Pendekatan ini sejalan dengan 

konsep dakwah bil-hal yang menekankan aksi nyata sebagai manifestasi nilai-nilai keislaman dalam 

kehidupan sosial (Huda 2019). 



JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan) , Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470  466 

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah 

dalam Konteks Masyarakat Modern 
 
 

 

 

Dalam konteks masyarakat modern yang ditandai oleh ketimpangan sosial, disrupsi digital, 

dan krisis solidaritas, dakwah pemberdayaan menjadi kebutuhan yang semakin mendesak. Kajian 

mutakhir menunjukkan bahwa dakwah yang terintegrasi dengan program pendidikan, ekonomi, dan 

pelayanan sosial memiliki daya jangkau dan dampak sosial yang lebih kuat dibandingkan dakwah yang 

semata-mata bersifat verbal dan seremonial (Agustyawati et al. 2022). Temuan ini menegaskan bahwa 

pergeseran paradigma dakwah merupakan respons rasional terhadap kompleksitas tantangan 

masyarakat kontemporer. 

Selain itu, pergeseran menuju dakwah pemberdayaan juga berkaitan erat dengan perubahan 

relasi antara da’i dan masyarakat. Dakwah tidak lagi diposisikan sebagai relasi hierarkis antara subjek 

aktif dan objek pasif, melainkan sebagai relasi dialogis dan kolaboratif yang menempatkan masyarakat 

sebagai mitra dakwah. Studi tentang Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah menunjukkan bahwa 

model dakwah berbasis partisipasi mampu memperkuat rasa kepemilikan jama’ah terhadap program 

dakwah sekaligus meningkatkan keberlanjutan dampak sosialnya (Rafsanjani dan Rozaq 2022). 

Lebih jauh, dakwah pemberdayaan memiliki implikasi strategis dalam menghadapi tantangan 

dakwah di era modern yang ditandai oleh pluralitas sosial dan perubahan budaya yang cepat. 

Penguatan basis jama’ah melalui kegiatan sosial-ekonomi, pendidikan, dan pelayanan kemasyarakatan 

dipandang sebagai sarana efektif untuk menanamkan nilai-nilai Islam secara kontekstual dan inklusif. 

Dengan demikian, dakwah pemberdayaan tidak hanya berfungsi sebagai media transformasi sosial, 

tetapi juga sebagai instrumen penguatan identitas keislaman yang adaptif terhadap dinamika 

masyarakat modern (Ritonga et al. 2019; Iwantoro dan Nurhakim 2022). 

3.2 Konsep Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah dalam Literatur Ilmiah 

Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah (GJDJ) merupakan konsep strategis Muhammadiyah 

yang menempatkan jama’ah sebagai basis utama dakwah. Literatur menunjukkan bahwa GJDJ 

menekankan pentingnya penguatan komunitas dari tingkat paling dasar—ranting dan cabang—

sebagai pusat pembinaan keagamaan dan sosial (Rafsanjani dan Rozaq 2022). 

Hasil kajian menunjukkan bahwa GJDJ memiliki tiga karakter utama. Pertama, dakwah 

dilakukan secara kolektif dan terorganisir, bukan individual. Kedua, dakwah berorientasi pada 

pemecahan masalah nyata jama’ah, bukan sekadar penyampaian doktrin. Ketiga, dakwah diposisikan 

sebagai proses berkelanjutan yang menekankan kesinambungan program, bukan kegiatan seremonial 

semata (Arifin, Mughni, dan Nurhakim 2022). 

Sejumlah penelitian menegaskan bahwa konsep GJDJ merupakan aktualisasi nilai Islam 

Berkemajuan yang menekankan rasionalitas, keberpihakan pada kelompok lemah, serta integrasi 

antara iman dan amal sosial. Dengan kerangka tersebut, GJDJ dapat dipahami sebagai jembatan 

konseptual antara dakwah normatif dan dakwah transformatif berbasis pemberdayaan masyarakat 

(Qodir 2019). 

Lebih lanjut, literatur juga menunjukkan bahwa GJDJ menekankan partisipasi aktif jama’ah 

dalam kehidupan sosial-keagamaan dan pemberdayaan komunitas lokal. Peran majelis, amal usaha, 

dan struktur organisasi di tingkat akar rumput menjadi arena strategis dalam implementasi GJDJ, 

sehingga dakwah tidak hanya bersifat internal-organisatoris, tetapi juga berdampak langsung pada 

lingkungan sosial jama’ah (Rafsanjani dan Rozaq 2022). 

3.3 Dakwah Pemberdayaan dalam Praktik Muhammadiyah: Bukti Empiris 

Kajian empiris menunjukkan bahwa dakwah pemberdayaan Muhammadiyah tidak berhenti 

pada tataran konseptual, tetapi diwujudkan dalam berbagai program nyata. Penelitian tentang 

pemberdayaan ekonomi mustahik oleh Lazismu menunjukkan bahwa program berbasis zakat, infak, 

dan sedekah mampu meningkatkan kemandirian ekonomi masyarakat, khususnya melalui 

pendampingan usaha mikro dan pelatihan keterampilan (Huda 2019; Iwantoro dan Nurhakim 2022). 

Selain sektor ekonomi, dakwah pemberdayaan Muhammadiyah juga diwujudkan melalui 

sektor pendidikan dan sosial. Studi tentang pengasuhan dan pemberdayaan anak yatim menunjukkan 

bahwa dakwah dipraktikkan melalui penguatan kapasitas manusia (human development), bukan sekadar 

bantuan karitatif, sehingga berdampak pada pembentukan kemandirian dan keberdayaan sosial 

(Ritonga et al. 2019). 

Penelitian lain menegaskan bahwa pemanfaatan dana infak dan sedekah oleh Lazismu, 

khususnya dalam pemberdayaan usaha mikro perempuan, mampu meningkatkan kemampuan 



JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan) , Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470  467 

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah 

dalam Konteks Masyarakat Modern 
 
 

 

 

produksi, pemasaran, dan ketahanan ekonomi keluarga. Pendekatan ini menunjukkan bahwa dakwah 

Muhammadiyah mengintegrasikan dimensi spiritual dengan strategi pemberdayaan yang berorientasi 

pada keberlanjutan (Izdihar dan Widiastuti 2019; Hakim et al. 2020). 

3.3 Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah dalam Konteks Masyarakat Modern 

Dalam konteks masyarakat modern yang ditandai oleh fragmentasi sosial dan individualisme, 

GJDJ memiliki relevansi yang tinggi sebagai model dakwah berbasis komunitas. GJDJ berfungsi 

memperkuat kohesi sosial melalui penguatan jama’ah sebagai ruang pembinaan nilai, solidaritas, dan 

kepercayaan sosial (social trust) (Syarofah et al. 2021). 

Penelitian mutakhir juga menunjukkan bahwa GJDJ memiliki potensi besar untuk beradaptasi 

dengan era digital. Dakwah jama’ah dapat diperluas melalui pemanfaatan media digital sebagai sarana 

penguatan komunitas, penyebaran nilai Islam berkemajuan, serta koordinasi aksi sosial secara lebih 

efektif dan partisipatif (Agustyawati et al. 2022). 

Selain itu, GJDJ relevan dalam menjawab persoalan ketimpangan sosial-ekonomi masyarakat 

modern. Dengan basis jama’ah yang kuat, dakwah dapat diarahkan pada pemetaan kebutuhan lokal 

dan pengembangan program pemberdayaan yang kontekstual dan berkelanjutan. Dengan demikian, 

GJDJ dapat dipahami sebagai model dakwah modern yang tidak hanya responsif terhadap persoalan 

sosial, tetapi juga proaktif dalam membangun masyarakat yang berdaya dan berkeadaban (Rafsanjani 

dan Rozaq 2022; Qodir 2019). 

3.4 Analisis Sintesis: GJDJ sebagai Model Dakwah Transformatif 

Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah (GJDJ) Muhammadiyah dapat diidentifikasi sebagai 

model dakwah transformatif yang mengintegrasikan dimensi spiritual, sosial, dan struktural secara 

simultan. Model ini muncul sebagai respons atas kritik terhadap pendekatan dakwah yang sebelumnya 

cenderung bersifat simbolik dan verbal, serta kurang memberikan dampak nyata bagi kehidupan sosial 

masyarakat. Dalam perspektif ini, GJDJ tidak hanya dipahami sebagai strategi dakwah internal 

organisasi, tetapi juga sebagai alternatif pendekatan dakwah yang relevan dalam konteks pluralitas dan 

modernitas masyarakat kontemporer. 

GJDJ pada dasarnya merupakan upaya integratif untuk merespons realitas sosial dan tantangan 

masyarakat modern yang semakin kompleks. Dalam konteks kebangkitan Islam moderat, sejumlah 

penelitian menunjukkan bahwa Muhammadiyah memainkan peran strategis dalam menyebarluaskan 

pesan keislaman yang moderat melalui pemanfaatan teknologi digital dan media sosial sebagai sarana 

dakwah yang efektif dan adaptif (Charmelita et al. 2023; Mujamil et al. 2023). Temuan ini menguatkan 

argumentasi bahwa transformasi pendekatan dakwah menjadi kebutuhan mendesak agar dakwah 

mampu menjangkau kelompok masyarakat yang lebih luas, khususnya generasi muda di era digital. 

Kebaruan kajian ini terletak pada pemahaman ulang terhadap GJDJ sebagai kerangka dakwah 

yang tidak hanya berfokus pada aktivitas internal jama’ah, tetapi juga sebagai respons strategis 

terhadap dinamika sosial dan tantangan kontemporer yang beragam. Penelitian ini menunjukkan 

bahwa model dakwah transformatif yang ditawarkan oleh GJDJ memiliki potensi untuk diadaptasi oleh 

gerakan Islam lainnya, terutama dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk dan plural 

(Munfarida 2017; Inayati et al. 2024). Dengan demikian, GJDJ dapat diposisikan sebagai model dakwah 

yang fleksibel dan kontekstual dalam merespons perubahan sosial. 

Dalam praktiknya, GJDJ berfungsi sebagai model dakwah yang tidak hanya memberikan 

manfaat secara spiritual, tetapi juga berdampak pada penguatan sosial dan struktural masyarakat. 

Partisipasi aktif generasi muda dalam forum dakwah, pengembangan komunitas, dan dialog sosial 

menunjukkan bahwa pendekatan dakwah yang inklusif dan partisipatif mampu berkontribusi dalam 

penyelesaian berbagai persoalan sosial yang dihadapi masyarakat modern (Wahid dan Wardatun 2023; 

Sadikin 2021). Hal ini menegaskan bahwa dakwah transformatif melalui GJDJ membuka ruang dialog 

sosial yang konstruktif dan berkelanjutan. 

Dengan memahami GJDJ sebagai model dakwah transformatif, penting untuk menekankan 

integrasi antara keberagaman sosial dan tantangan masyarakat modern. Oleh karena itu, GJDJ tidak 

hanya relevan dalam konteks internal Muhammadiyah, tetapi juga berfungsi sebagai model dakwah 

yang dapat diadaptasi oleh berbagai gerakan Islam lainnya. Kajian ini membuka ruang bagi eksplorasi 

lanjutan mengenai peran agama dalam menjawab persoalan sosial secara lebih kontekstual, khususnya 

dalam menghadapi dinamika masyarakat dan perkembangan teknologi digital yang terus berlangsung. 



JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan) , Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470  468 

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah 

dalam Konteks Masyarakat Modern 
 
 

 

 

 
3.5 Implikasi Teoretis dan Praktis 

Secara teoretis, temuan penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi pengembangan studi 

dakwah Islam kontemporer, khususnya dalam memperkuat paradigma dakwah berbasis 

pemberdayaan dan komunitas. Kajian ini menegaskan bahwa dakwah dapat dipahami sebagai proses 

psikososial dan kultural yang melibatkan pembentukan kesadaran kolektif, internalisasi nilai 

keislaman, serta penguatan relasi sosial dalam komunitas. Dengan demikian, konsep GJDJ 

memperkaya perspektif psikologi sosial dan psikologi agama, terutama dalam memahami peran 

komunitas keagamaan dalam membangun ketahanan sosial, partisipasi kolektif, dan perubahan 

perilaku keagamaan yang berkelanjutan. 

Secara praktis, hasil kajian ini memiliki implikasi bagi pengembangan strategi dakwah dan 

pemberdayaan umat, baik di lingkungan Muhammadiyah maupun organisasi Islam lainnya. GJDJ 

dapat dijadikan rujukan dalam merancang program dakwah yang lebih kontekstual, partisipatif, dan 

berorientasi pada pemecahan persoalan sosial umat. Penguatan basis jama’ah, pemanfaatan media 

digital, serta integrasi dakwah dengan program sosial-ekonomi menjadi langkah strategis untuk 

memastikan dakwah tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga berdampak nyata dalam membangun 

masyarakat yang berdaya, mandiri, dan berkeadaban. 

 

4. KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian literatur, penelitian ini menyimpulkan bahwa dakwah Islam di tengah 

masyarakat modern mengalami pergeseran paradigma yang signifikan, dari pendekatan yang dominan 

bersifat verbal dan seremonial menuju dakwah yang berorientasi pada pemberdayaan dan transformasi 

sosial. Dakwah tidak lagi dipahami semata sebagai aktivitas penyampaian pesan normatif, melainkan 

sebagai proses sistematis yang bertujuan membangun kesadaran, kapasitas, dan kemandirian umat 

dalam merespons kompleksitas persoalan sosial, ekonomi, dan budaya. Dalam konteks ini, 

Muhammadiyah menampilkan karakter dakwah yang kontekstual melalui integrasi nilai-nilai 

keislaman dengan kerja-kerja sosial, pendidikan, filantropi, serta program pemberdayaan masyarakat 

sebagai wujud dakwah bil-hal yang relevan dengan dinamika masyarakat modern. 

Kajian ini juga menegaskan bahwa Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah (GJDJ) merupakan 

model dakwah strategis Muhammadiyah yang menempatkan jama’ah sebagai basis utama gerakan. 

GJDJ tidak hanya berfungsi sebagai pendekatan organisatoris, tetapi juga sebagai kerangka dakwah 



JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan) , Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470  469 

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah 

dalam Konteks Masyarakat Modern 
 
 

 

 

transformatif yang menekankan partisipasi kolektif, keberlanjutan program, dan pemecahan persoalan 

nyata masyarakat. Melalui penguatan komunitas di tingkat ranting dan cabang, GJDJ mampu 

merespons tantangan fragmentasi sosial, individualisme, serta melemahnya solidaritas sosial, sekaligus 

membuka ruang adaptasi dakwah terhadap perkembangan teknologi digital dan pluralitas sosial-

budaya masyarakat. 

Dengan demikian, penelitian ini berkontribusi dalam memperkaya kajian dakwah Islam 

kontemporer dengan menegaskan relevansi GJDJ Muhammadiyah sebagai model dakwah 

pemberdayaan yang kontekstual dan berkelanjutan. Selain itu, temuan penelitian ini memberikan 

kontribusi bagi pengembangan psikologi sosial dan psikologi agama, khususnya dalam memahami 

peran komunitas keagamaan, dinamika jama’ah, serta proses internalisasi nilai keislaman dalam 

membangun ketahanan sosial, partisipasi kolektif, dan kemandirian masyarakat. Secara praktis, hasil 

kajian ini dapat menjadi rujukan bagi pengembangan strategi dakwah dan pemberdayaan umat yang 

lebih adaptif, partisipatif, dan berorientasi pada pembangunan masyarakat yang berdaya, mandiri, dan 

berkeadaban. 

 

REFERENSI 

Agustyawati, Lely, Windi Nur Azizah, M. Rakha K. D., Salsa Bella Fitri A. S., dan Lulu Amira Zulfa. 

“Strategi Dakwah Kultural Muhammadiyah di Era Digital.” Tajdida 20, no. 1 (2022). 

Arifin, Syamsul, Syafiq A. Mughni, dan Moh. Nurhakim. “The Idea of Progress: Meaning and 

Implication of Islam Berkemajuan in Muhammadiyah.” Al-Jāmi‘ah: Journal of Islamic Studies 60, 

no. 2 (2022): 548–585. 

Charmelita, D., et al. “Moderasi Dakwah Muhammadiyah di Era Digital.” Jurnal Dakwah dan Komunikasi 

8, no. 2 (2023): 101–118. 

Charmelita, E., Lestari, W., Akbar, H., Isa, I., & Hidayah, A. (2023). Analisis Peran Muhammadiyah 

Dalam Dinamika Perkembangan Islam Moderat. Jurnal Kajian Dan Pengembangan Umat, 6(2), 

164-170. https://doi.org/10.31869/jkpu.v6i2.4939 

Hakim, Rahmad, Muslikhati, dan Mochamad Novi Rifa’i. “Pendayagunaan Dana Zakat dalam Rangka 

Pemberdayaan Ekonomi Mustahik: Studi Lazismu Kabupaten Malang.” Al-Urban: Jurnal Ekonomi 

Syariah dan Filantropi Islam 4, no. 1 (2020): 1–15. 

Huda, Nurul. “Pemberdayaan Ekonomi Mustahik di Lazismu Surakarta.” SUHUF 31, no. 2 (2019): 161–

178. 

Inayati, I., Khoiriyah, K., & Wahid, A. (2024). Islamic Education Philanthropy: Ideology and Mission of 

Pesantren. Syaikhuna Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam, 15(01), 95-115. 

https://doi.org/10.62730/syaikhuna.v15i01.7376 

Inayati, N., et al. “Model Dakwah Transformatif dalam Masyarakat Multikultural.” Jurnal Studi Islam 

Kontemporer 9, no. 1 (2024): 45–62. 

Iwantoro, dan Moh. Nurhakim. “Pemberdayaan Ekonomi Berbasis Usaha Mikro melalui Bankziska 

(Studi Kasus: Pengelolaan Dana Lazismu Kabupaten Mojokerto).” Jurnal Pemberdayaan 

Masyarakat 10, no. 2 (2022): 104–113. 

Izdihar, Rahadita Azda, dan Tika Widiastuti. “Peran Lembaga Amil Zakat Muhammadiyah 

(LAZISMU) Surabaya dalam Pemberdayaan Usaha Mikro (UMI) Perempuan melalui 

Pemanfaatan Dana Infak dan Sedekah.” Jurnal Ekonomi Syariah Teori dan Terapan 6, no. 6 (2019): 

1169–1184. 

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. 4th ed. Thousand Oaks, CA: 

Sage Publications, 2018. 

Mujamil, A., Riwanda, A., & Moefad, A. (2023). Dakwah Partisipatoris Untuk Transformasi Sosial : 

Diskursus Manajemen Dakwah Dalam Perspektif Sosiologi-Pengetahuan. Mawa Izh Jurnal 

Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 14(2), 52-79. 

https://doi.org/10.32923/maw.v14i2.3676 

Munfarida, E. (2017). REINTERPRETASI ISLAM INTEGRATIF (OBJEKTIFIKASI DELIBERATIF ISLAM 

DI RUANG PUBLIK). Komunika Jurnal Dakwah Dan Komunikasi, 9(1), 133-157. 

https://doi.org/10.24090/komunika.v9i1.835 

https://doi.org/10.31869/jkpu.v6i2.4939
https://doi.org/10.62730/syaikhuna.v15i01.7376
https://doi.org/10.32923/maw.v14i2.3676
https://doi.org/10.24090/komunika.v9i1.835


JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan) , Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470  470 

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah 

dalam Konteks Masyarakat Modern 
 
 

 

 

Munfarida. “Dakwah Transformatif dalam Perspektif Gerakan Islam Moderat.” Jurnal Dakwah 18, no. 1 

(2017): 23–40. 

Qodir, Zuly. “Islam Berkemajuan dan Strategi Dakwah Pencerahan Umat.” Sosiologi Reflektif 13, no. 2 

(2019): 209–233. 

Rafsanjani, Toni Ardi, dan Muhammad Abdur Rozaq. “Peran Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah 

dalam Internalisasi Nilai-Nilai Islam di Ranting Muhammadiyah Blimbingrejo.” PROFETIKA: 

Jurnal Studi Islam 23, no. 1 (2022): 146–152. 

Ritonga, Anas Habibi, et al. “Muhammadiyah Da’wah Movement Empowerment through the Economic 

and Social Orphans in Lampung Province.” NIZHAM: Jurnal Studi Keislaman 7, no. 2 (2019): 197–

214. 

Sadikin, S. (2021). The Transformation of MDMC Social Piety in Forming Public Spaces in the Middle 

of the Covid-19 Pandemic in Indonesia. Halaqa Islamic Education Journal, 5(1), 21-28. 

https://doi.org/10.21070/halaqa.v5i1.1144 

Sadikin. “Dialog Sosial dan Partisipasi Pemuda dalam Dakwah Inklusif.” Jurnal Sosiologi Agama 15, no. 

2 (2021): 211–228. 

Snyder, Hannah. “Literature Review as a Research Methodology: An Overview and Guidelines.” Journal 

of Business Research 104 (2019): 333–339. https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039. 

Syarifuddin, Andi. “Pendekatan Kualitatif dalam Penelitian Dakwah.” Jurnal Dakwah dan Komunikasi 5, 

no. 2 (2020): 101–115. 

Syarofah, Alinda, et al. “Dakwah Muhammadiyah di Era Digital bagi Kalangan Milenial.” Dakwah: 

Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan 25, no. 1 (2021): 48–64. 

Wahid, A. and Wardatun, A. (2023). “Digital Resources Are Not Reliable”: Peer-Group-Based 

Intellectualism among Muslim Youth Activists in Bima, Eastern Indonesia. Religions, 14(8), 1001. 

https://doi.org/10.3390/rel14081001 

Wahid, A., dan Wardatun. “Peran Generasi Muda dalam Dakwah Partisipatif.” Jurnal Komunikasi Islam 

13, no. 1 (2023): 67–84. 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2018. 

 

 

https://doi.org/10.21070/halaqa.v5i1.1144
https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039
https://doi.org/10.3390/rel14081001

