JDP (JURNAL DINAMIKA PENDIDIKAN)
Vol.12, 2 (January, 2026), pp. 463-470
P-ISSN: 2356-5330 E-ISSN: 3109-1776

Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi
Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah dalam
Konteks Masyarakat Modern

Mohammad Solihin', Bagus Jamroji? Yopi Ardila3, Ahmad Yakin*
1234 Magister Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo

Email: mohammadsolihinbinmarnudi@gmail.com, bagus0354@gmail.com, yopiardila75@gmail.com,

Ahmadyakin77@gmail.com

ARTICLE INFO ABSTRACT

Social changes driven by modernization, urbanization, and the rapid
growth of digital communication have reshaped the landscape of
Muslim religiosity in Indonesia and generated new challenges for
da’wah practices. Da"wah that predominantly relies on verbal and
ceremonial modes is often considered insufficient to address structural

Keywords:

Empowerment-oriented
Da’wah; Gerakan
Jama’ah dan Dakwah

Jama’ah (G]DJ); G . . . .
Muhammadiyah; problems faced by communities, including socio-economic inequality,
Modern Society; limited access to education, family economic vulnerability, and value
Islamic Social disorientation in digital spaces. This article aims to analyze the
Transformation paradigm shift from verbal da’wah to empowerment-oriented da"wah
through Muhammadiyah’s Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah
Article history: (GJD]J) and to examine its relevance in modern society. Employing a

qualitative literature review, this study draws on scholarly journals,
academic books, and relevant institutional documents published
mainly within the last decade. The findings indicate that GJDJ
constitutes a transformative da’wah model that integrates spiritual,
social, and structural dimensions by positioning the jama’ah as the
core of da’'wah activities. GJD] is particularly relevant for
strengthening social cohesion, encouraging collective participation,
and developing contextual and sustainable empowerment programs.
These findings suggest that GJD] functions not only as an internal
organizational strategy but also as an adaptable da’wah framework for
responding to contemporary social change in the digital era.

Received 2026-01-22
Revised 2026-01-22
Accepted 2026-01-23

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.

©050]

Corresponding Author:
Solihin

Magister Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo,
mohammadsolihinbinmarnudi@gmail.com

1. PENDAHULUAN

Perubahan sosial yang dipicu modernisasi, urbanisasi, dan percepatan teknologi komunikasi
telah menggeser lanskap keberagamaan masyarakat Muslim Indonesia. Dakwah tidak lagi cukup
dipahami sebagai penyampaian pesan normatif melalui mimbar dan pengajian, tetapi dituntut hadir
sebagai proses transformasi sosial yang menyentuh problem riil umat: kemiskinan, ketimpangan akses
pendidikan, kerentanan ekonomi keluarga, hingga disorientasi nilai di ruang digital. Dalam konteks
ini, Muhammadiyah memiliki posisi strategis karena sejak awal dipahami sebagai gerakan dakwah
amar ma’ruf nahi munkar yang tidak berhenti pada dimensi verbal, melainkan diwujudkan dalam aksi-

https://journal.nuspublications.or.id/jdp



https://journal.nuspublications.or.id/jdp
mailto:mohammadsolihinbinmarnudi@gmail.com
mailto:bagus0354@gmail.com
mailto:yopiardila75@gmail.com
mailto:Ahmadyakin77@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:mohammadsolihinbinmarnudi@gmail.com

JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan), Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470 464

aksi sosial dan institusi pelayanan (pendidikan, kesehatan, filantropi, dan pemberdayaan) sebagai
bentuk dakwah bil-hal (Arifin, Mughni, dan Nurhakim 2022). Arah ini sejalan dengan gagasan “Islam
Berkemajuan” yang menekankan pembaruan, rasionalitas, dan keberpihakan pada perbaikan kualitas
hidup masyarakat sebagai bagian dari misi dakwah pencerahan (Qodir 2019; Arifin, Mughni, dan
Nurhakim 2022).

Perubahan lanskap keberagamaan tersebut juga ditandai oleh meningkatnya kompleksitas cara
masyarakat memaknai dan mempraktikkan ajaran Islam di tengah arus globalisasi dan digitalisasi.
Ruang-ruang keagamaan tidak lagi terbatas pada institusi formal, tetapi meluas ke ranah digital yang
sarat kompetisi wacana, fragmentasi otoritas keagamaan, dan polarisasi pemahaman keislaman.
Kondisi ini menuntut model dakwah yang bukan hanya adaptif dari sisi medium, tetapi juga substantif
dalam menjawab persoalan sosial umat. Dakwah yang mengintegrasikan nilai keislaman dengan kerja-
kerja sosial, pendidikan, dan pemberdayaan masyarakat dinilai lebih efektif dalam membangun
kesadaran kolektif serta ketahanan sosial umat dibandingkan pendekatan dakwah yang cenderung
simbolik dan seremonial (Syarofah et al. 2021; Qodir 2019).

Namun demikian, tantangan masyarakat modern memperlihatkan adanya jarak antara corak
dakwah yang cenderung seremonial—yang masih dominan di banyak ruang publik—dengan
kebutuhan penguatan komunitas secara sistematis dan berkelanjutan. Di era digital, dakwah
menghadapi persoalan baru: fragmentasi otoritas keagamaan, banjir informasi, dan kompetisi narasi di
media sosial. Sejumlah kajian menunjukkan bahwa dakwah Muhammadiyah di era milenial
membutuhkan penguatan strategi pemanfaatan teknologi informasi sekaligus penguatan basis gerakan
jamaah dari lingkungan paling dekat (keluarga dan komunitas) agar nilai dan praksis keislaman tidak
sekadar menjadi wacana (Syarofah dkk. 2021). Pada level pendekatan, Muhammadiyah juga
mengembangkan ragam strategi dakwah —termasuk dakwah kultural —sebagai upaya menghadirkan
pesan Islam yang relevan dengan dinamika sosial-budaya masyarakat modern, tanpa kehilangan
prinsip purifikasi dan tajdid (Agustyawati dkk. 2022).

Kondisi tersebut menegaskan bahwa tantangan utama dakwah di masyarakat modern tidak
semata terletak pada medium penyampaian, melainkan juga pada pendalaman substansi serta strategi
pengorganisasian umat. Dakwah yang berhenti pada simbol, seremoni, dan aktivitas insidental
cenderung kurang efektif membangun kesadaran kolektif dan daya tahan sosial jama’ah. Karena itu,
penguatan basis jama’ah menjadi krusial agar dakwah berfungsi sebagai proses pembelajaran sosial
yang berkelanjutan. Sejumlah kajian memperlihatkan bahwa dakwah yang berangkat dari realitas
komunitas lokal melalui pendekatan kultural, dialogis, dan partisipatif lebih efektif dalam
menanamkan nilai keislaman sekaligus membangun kohesi sosial di tengah masyarakat yang plural
dan dinamis. Dalam konteks ini, integrasi pemanfaatan teknologi digital dengan penguatan komunitas
jama’ah lokal dapat dipahami sebagai upaya menjembatani tuntutan modernitas dengan prinsip
dakwah yang berakar pada nilai Islam berkemajuan (Agustyawati et al. 2022; Qodir 2019).

Pada titik inilah “Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah” (GJDJ) menjadi penting sebagai
kerangka dakwah yang menekankan penguatan komunitas dari basis akar rumput (ranting/cabang),
pemetaan kebutuhan jamaah, serta kerja kolektif yang terorganisir. Secara konseptual, GJDJ
memposisikan jama’ah sebagai pusat pembinaan dan pemberdayaan, sehingga dakwah tidak hanya
hadir dalam bentuk penyampaian pesan, tetapi juga melalui penguatan kapasitas sosial, ekonomi, dan
kultural komunitas. Dengan orientasi demikian, GJDJ dapat dibaca sebagai jembatan dari dakwah yang
dominan verbal menuju dakwah pemberdayaan—yakni dakwah yang menumbuhkan kemandirian,
memperluas partisipasi, dan menghasilkan dampak sosial yang lebih berkelanjutan (Qodir 2019;
Rafsanjani dan Rozaq 2022).

Sejumlah kajian mengenai dakwah Muhammadiyah umumnya menyoroti aspek ideologis,
historis, atau praksis kelembagaan. Namun, kajian yang secara khusus mengulas pergeseran paradigma
dakwah dari dakwah verbal menuju dakwah pemberdayaan dalam kerangka GJD]J, sekaligus menguiji
relevansinya dalam menghadapi tantangan masyarakat modern, masih relatif terbatas (Arifin, Mughni,
dan Nurhakim 2022). Karena itu, penelitian ini menempatkan perhatian pada keterhubungan antara
gagasan dakwah pencerahan, kebutuhan aktual masyarakat modern, dan posisi GJD] sebagai strategi
dakwah berbasis komunitas.

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah
dalam Konteks Masyarakat Modern



JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan), Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470 465

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini penting dilakukan untuk mengkaji secara
komprehensif konsep GJDJ Muhammadiyah melalui kajian literatur, serta menganalisis relevansinya
sebagai model dakwah pemberdayaan dalam konteks masyarakat modern. Kajian ini diharapkan
memperkaya diskursus studi dakwah Islam kontemporer, khususnya dalam membaca ulang GJD]J
sebagai pendekatan dakwah transformatif yang adaptif, partisipatif, dan berorientasi pada penguatan
kapasitas komunitas.

2. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis kajian literatur (library
research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian bertujuan untuk menganalisis secara konseptual dan
kritis gagasan, pemikiran, serta temuan ilmiah yang berkaitan dengan dakwah Muhammadiyah,
khususnya konsep Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah serta relevansinya dalam konteks
masyarakat modern. Kajian literatur memungkinkan peneliti melakukan sintesis teoritis terhadap
berbagai sumber ilmiah guna memperoleh pemahaman yang komprehensif dan mendalam terhadap
suatu fenomena keilmuan (Zed 2018; Snyder 2019).

Sumber data penelitian ini berupa data sekunder yang diperoleh dari jurnal ilmiah nasional
dan internasional bereputasi, buku akademik, serta dokumen resmi Muhammadiyah yang relevan
dengan tema dakwah, pemberdayaan masyarakat, dan gerakan Islam modern. Literatur yang
digunakan diprioritaskan berasal dari publikasi sepuluh tahun terakhir untuk menjamin relevansi
dengan perkembangan keilmuan dan dinamika sosial mutakhir, meskipun beberapa sumber
konseptual yang lebih awal tetap digunakan secara selektif sebagai landasan teoritis (Snyder 2019).

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis dengan
menggunakan kata kunci seperti dakwah Muhammadiyah, Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah, dakwah
pemberdayaan, Islam Berkemajuan, dan dakwah masyarakat modern. Proses seleksi sumber dilakukan
dengan mempertimbangkan kesesuaian topik, kualitas akademik, serta kontribusi literatur terhadap
pengembangan kajian dakwah dan studi Islam kontemporer (Syarifuddin 2020).

Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) yang menekankan
penafsiran makna, tema, dan kecenderungan pemikiran yang terkandung dalam teks ilmiah. Analisis
ini dilakukan melalui tahapan: (1) identifikasi tema-tema utama yang berkaitan dengan paradigma
dakwah dan pemberdayaan; (2) pengelompokan literatur berdasarkan fokus pembahasan; (3)
perbandingan pandangan antarpenulis untuk menemukan persamaan, perbedaan, dan pola pemikiran;
serta (4) penyusunan sintesis konseptual mengenai relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah
Muhammadiyah dalam menjawab tantangan masyarakat modern (Krippendorff 2018).

Melalui metode ini, penelitian diharapkan menghasilkan pemahaman konseptual yang
sistematis mengenai pergeseran paradigma dakwah dari pendekatan verbal menuju dakwah berbasis
pemberdayaan, sekaligus memberikan kontribusi akademik bagi pengembangan studi dakwah Islam
dan gerakan sosial-keagamaan.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
3.1 Pergeseran Paradigma Dakwah: Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa dakwah Islam kontemporer mengalami pergeseran
paradigma yang signifikan. Dakwah yang sebelumnya didominasi oleh pendekatan verbal-retoris—
seperti ceramah dan pengajian—dinilai belum sepenuhnya efektif dalam menjawab persoalan
struktural umat. Sejumlah penelitian menegaskan bahwa dakwah verbal cenderung bersifat normatif
dan individual, sehingga dampaknya sering terbatas pada peningkatan pengetahuan keagamaan tanpa
disertai perubahan kondisi sosial-ekonomi masyarakat secara nyata (Syarofah et al. 2021; Qodir 2019).

Sebaliknya, dakwah pemberdayaan memandang dakwah sebagai proses transformatif yang
menekankan peningkatan kapasitas, kemandirian, dan partisipasi masyarakat. Dakwah tidak hanya
berfungsi sebagai media penyampaian ajaran Islam, tetapi juga sebagai sarana fasilitasi bagi umat untuk
mengelola potensi sosial, ekonomi, dan budaya secara berkelanjutan. Pendekatan ini sejalan dengan
konsep dakwah bil-hal yang menekankan aksi nyata sebagai manifestasi nilai-nilai keislaman dalam
kehidupan sosial (Huda 2019).

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah
dalam Konteks Masyarakat Modern



JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan), Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470 466

Dalam konteks masyarakat modern yang ditandai oleh ketimpangan sosial, disrupsi digital,
dan krisis solidaritas, dakwah pemberdayaan menjadi kebutuhan yang semakin mendesak. Kajian
mutakhir menunjukkan bahwa dakwah yang terintegrasi dengan program pendidikan, ekonomi, dan
pelayanan sosial memiliki daya jangkau dan dampak sosial yang lebih kuat dibandingkan dakwah yang
semata-mata bersifat verbal dan seremonial (Agustyawati et al. 2022). Temuan ini menegaskan bahwa
pergeseran paradigma dakwah merupakan respons rasional terhadap kompleksitas tantangan
masyarakat kontemporer.

Selain itu, pergeseran menuju dakwah pemberdayaan juga berkaitan erat dengan perubahan
relasi antara da’i dan masyarakat. Dakwah tidak lagi diposisikan sebagai relasi hierarkis antara subjek
aktif dan objek pasif, melainkan sebagai relasi dialogis dan kolaboratif yang menempatkan masyarakat
sebagai mitra dakwah. Studi tentang Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah menunjukkan bahwa
model dakwah berbasis partisipasi mampu memperkuat rasa kepemilikan jama’ah terhadap program
dakwah sekaligus meningkatkan keberlanjutan dampak sosialnya (Rafsanjani dan Rozaq 2022).

Lebih jauh, dakwah pemberdayaan memiliki implikasi strategis dalam menghadapi tantangan
dakwah di era modern yang ditandai oleh pluralitas sosial dan perubahan budaya yang cepat.
Penguatan basis jama’ah melalui kegiatan sosial-ekonomi, pendidikan, dan pelayanan kemasyarakatan
dipandang sebagai sarana efektif untuk menanamkan nilai-nilai Islam secara kontekstual dan inklusif.
Dengan demikian, dakwah pemberdayaan tidak hanya berfungsi sebagai media transformasi sosial,
tetapi juga sebagai instrumen penguatan identitas keislaman yang adaptif terhadap dinamika
masyarakat modern (Ritonga et al. 2019; Iwantoro dan Nurhakim 2022).

3.2 Konsep Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah dalam Literatur Ilmiah

Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah (GJDJ) merupakan konsep strategis Muhammadiyah
yang menempatkan jama’ah sebagai basis utama dakwah. Literatur menunjukkan bahwa GJD]
menekankan pentingnya penguatan komunitas dari tingkat paling dasar—ranting dan cabang—
sebagai pusat pembinaan keagamaan dan sosial (Rafsanjani dan Rozaq 2022).

Hasil kajian menunjukkan bahwa GJD] memiliki tiga karakter utama. Pertama, dakwah
dilakukan secara kolektif dan terorganisir, bukan individual. Kedua, dakwah berorientasi pada
pemecahan masalah nyata jama’ah, bukan sekadar penyampaian doktrin. Ketiga, dakwah diposisikan
sebagai proses berkelanjutan yang menekankan kesinambungan program, bukan kegiatan seremonial
semata (Arifin, Mughni, dan Nurhakim 2022).

Sejumlah penelitian menegaskan bahwa konsep GJDJ merupakan aktualisasi nilai Islam
Berkemajuan yang menekankan rasionalitas, keberpihakan pada kelompok lemah, serta integrasi
antara iman dan amal sosial. Dengan kerangka tersebut, GJDJ dapat dipahami sebagai jembatan
konseptual antara dakwah normatif dan dakwah transformatif berbasis pemberdayaan masyarakat
(Qodir 2019).

Lebih lanjut, literatur juga menunjukkan bahwa GJDJ menekankan partisipasi aktif jama’ah
dalam kehidupan sosial-keagamaan dan pemberdayaan komunitas lokal. Peran majelis, amal usaha,
dan struktur organisasi di tingkat akar rumput menjadi arena strategis dalam implementasi GJD]J,
sehingga dakwah tidak hanya bersifat internal-organisatoris, tetapi juga berdampak langsung pada
lingkungan sosial jama’ah (Rafsanjani dan Rozaq 2022).

3.3 Dakwah Pemberdayaan dalam Praktik Muhammadiyah: Bukti Empiris

Kajian empiris menunjukkan bahwa dakwah pemberdayaan Muhammadiyah tidak berhenti
pada tataran konseptual, tetapi diwujudkan dalam berbagai program nyata. Penelitian tentang
pemberdayaan ekonomi mustahik oleh Lazismu menunjukkan bahwa program berbasis zakat, infak,
dan sedekah mampu meningkatkan kemandirian ekonomi masyarakat, khususnya melalui
pendampingan usaha mikro dan pelatihan keterampilan (Huda 2019; Iwantoro dan Nurhakim 2022).

Selain sektor ekonomi, dakwah pemberdayaan Muhammadiyah juga diwujudkan melalui
sektor pendidikan dan sosial. Studi tentang pengasuhan dan pemberdayaan anak yatim menunjukkan
bahwa dakwah dipraktikkan melalui penguatan kapasitas manusia (human development), bukan sekadar
bantuan Kkaritatif, sehingga berdampak pada pembentukan kemandirian dan keberdayaan sosial
(Ritonga et al. 2019).

Penelitian lain menegaskan bahwa pemanfaatan dana infak dan sedekah oleh Lazismu,
khususnya dalam pemberdayaan usaha mikro perempuan, mampu meningkatkan kemampuan

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah
dalam Konteks Masyarakat Modern



JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan), Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470 467

produksi, pemasaran, dan ketahanan ekonomi keluarga. Pendekatan ini menunjukkan bahwa dakwah
Muhammadiyah mengintegrasikan dimensi spiritual dengan strategi pemberdayaan yang berorientasi
pada keberlanjutan (Izdihar dan Widiastuti 2019; Hakim et al. 2020).

3.3 Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah dalam Konteks Masyarakat Modern

Dalam konteks masyarakat modern yang ditandai oleh fragmentasi sosial dan individualisme,
GJDJ memiliki relevansi yang tinggi sebagai model dakwah berbasis komunitas. GJDJ berfungsi
memperkuat kohesi sosial melalui penguatan jama’ah sebagai ruang pembinaan nilai, solidaritas, dan
kepercayaan sosial (social trust) (Syarofah et al. 2021).

Penelitian mutakhir juga menunjukkan bahwa GJDJ memiliki potensi besar untuk beradaptasi
dengan era digital. Dakwah jama’ah dapat diperluas melalui pemanfaatan media digital sebagai sarana
penguatan komunitas, penyebaran nilai Islam berkemajuan, serta koordinasi aksi sosial secara lebih
efektif dan partisipatif (Agustyawati et al. 2022).

Selain itu, GJDJ relevan dalam menjawab persoalan ketimpangan sosial-ekonomi masyarakat
modern. Dengan basis jama’ah yang kuat, dakwah dapat diarahkan pada pemetaan kebutuhan lokal
dan pengembangan program pemberdayaan yang kontekstual dan berkelanjutan. Dengan demikian,
GJDJ dapat dipahami sebagai model dakwah modern yang tidak hanya responsif terhadap persoalan
sosial, tetapi juga proaktif dalam membangun masyarakat yang berdaya dan berkeadaban (Rafsanjani
dan Rozaq 2022; Qodir 2019).

3.4 Analisis Sintesis: GJDJ sebagai Model Dakwah Transformatif

Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah (GJDJ) Muhammadiyah dapat diidentifikasi sebagai
model dakwah transformatif yang mengintegrasikan dimensi spiritual, sosial, dan struktural secara
simultan. Model ini muncul sebagai respons atas kritik terhadap pendekatan dakwah yang sebelumnya
cenderung bersifat simbolik dan verbal, serta kurang memberikan dampak nyata bagi kehidupan sosial
masyarakat. Dalam perspektif ini, GJDJ tidak hanya dipahami sebagai strategi dakwah internal
organisasi, tetapi juga sebagai alternatif pendekatan dakwah yang relevan dalam konteks pluralitas dan
modernitas masyarakat kontemporer.

GJDJ pada dasarnya merupakan upaya integratif untuk merespons realitas sosial dan tantangan
masyarakat modern yang semakin kompleks. Dalam konteks kebangkitan Islam moderat, sejumlah
penelitian menunjukkan bahwa Muhammadiyah memainkan peran strategis dalam menyebarluaskan
pesan keislaman yang moderat melalui pemanfaatan teknologi digital dan media sosial sebagai sarana
dakwah yang efektif dan adaptif (Charmelita et al. 2023; Mujamil et al. 2023). Temuan ini menguatkan
argumentasi bahwa transformasi pendekatan dakwah menjadi kebutuhan mendesak agar dakwah
mampu menjangkau kelompok masyarakat yang lebih luas, khususnya generasi muda di era digital.

Kebaruan kajian ini terletak pada pemahaman ulang terhadap GJD]J sebagai kerangka dakwah
yang tidak hanya berfokus pada aktivitas internal jama’ah, tetapi juga sebagai respons strategis
terhadap dinamika sosial dan tantangan kontemporer yang beragam. Penelitian ini menunjukkan
bahwa model dakwah transformatif yang ditawarkan oleh GJDJ memiliki potensi untuk diadaptasi oleh
gerakan Islam lainnya, terutama dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk dan plural
(Munfarida 2017; Inayati et al. 2024). Dengan demikian, GJDJ dapat diposisikan sebagai model dakwah
yang fleksibel dan kontekstual dalam merespons perubahan sosial.

Dalam praktiknya, GJDJ berfungsi sebagai model dakwah yang tidak hanya memberikan
manfaat secara spiritual, tetapi juga berdampak pada penguatan sosial dan struktural masyarakat.
Partisipasi aktif generasi muda dalam forum dakwah, pengembangan komunitas, dan dialog sosial
menunjukkan bahwa pendekatan dakwah yang inklusif dan partisipatif mampu berkontribusi dalam
penyelesaian berbagai persoalan sosial yang dihadapi masyarakat modern (Wahid dan Wardatun 2023;
Sadikin 2021). Hal ini menegaskan bahwa dakwah transformatif melalui GJDJ membuka ruang dialog
sosial yang konstruktif dan berkelanjutan.

Dengan memahami GJD] sebagai model dakwah transformatif, penting untuk menekankan
integrasi antara keberagaman sosial dan tantangan masyarakat modern. Oleh karena itu, GJDJ tidak
hanya relevan dalam konteks internal Muhammadiyah, tetapi juga berfungsi sebagai model dakwah
yang dapat diadaptasi oleh berbagai gerakan Islam lainnya. Kajian ini membuka ruang bagi eksplorasi
lanjutan mengenai peran agama dalam menjawab persoalan sosial secara lebih kontekstual, khususnya
dalam menghadapi dinamika masyarakat dan perkembangan teknologi digital yang terus berlangsung.

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah
dalam Konteks Masyarakat Modern



JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan), Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470 468

Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan:

Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah dalam Konteks Masyarakat Modern

Pergerseran Paradigma Gerakan Jama’ah dan Tantangan
Dakwah Islam /:} Dakwah Jama’ah Muhammadiyah Masyarakat Modern
e Dari Dakwah Verbal o Fragmentasi Sosial
>
dan Seremonial /;A Gerakan X X : a
K Soe =y avgmm °® Ketimpangan Ekonomu
e Menuju Dakwah N[ | * Jamaahiicay = f o
Pemberdayaan Dakwah Jamaah = e Disrupsi Digital /ey

Muhammadiyah
v /" (GJDY) "\ v

Penguatan Komunitas Kerangka Dakwah Strategis

Berbasis Jama’ah Dakwah Pemberdayaan Muhammadiyah
e Partisipasi Kolektif o= dan Transformasi Sosial e Konseptual dan Adaptif Why
e Keberlanjutan Programﬁ o Solutif dan Inklusif %Q\;(
e Pemberdayaan Nyata e Adaptasi Sosial-Kultural

Figure 1. Relevansi Gerakan Jama'ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah dalam konteks masyarakat modem.

3.5 Implikasi Teoretis dan Praktis

Secara teoretis, temuan penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi pengembangan studi
dakwah Islam kontemporer, khususnya dalam memperkuat paradigma dakwah berbasis
pemberdayaan dan komunitas. Kajian ini menegaskan bahwa dakwah dapat dipahami sebagai proses
psikososial dan kultural yang melibatkan pembentukan kesadaran kolektif, internalisasi nilai
keislaman, serta penguatan relasi sosial dalam komunitas. Dengan demikian, konsep GJD]
memperkaya perspektif psikologi sosial dan psikologi agama, terutama dalam memahami peran
komunitas keagamaan dalam membangun ketahanan sosial, partisipasi kolektif, dan perubahan
perilaku keagamaan yang berkelanjutan.

Secara praktis, hasil kajian ini memiliki implikasi bagi pengembangan strategi dakwah dan
pemberdayaan umat, baik di lingkungan Muhammadiyah maupun organisasi Islam lainnya. GJDJ
dapat dijadikan rujukan dalam merancang program dakwah yang lebih kontekstual, partisipatif, dan
berorientasi pada pemecahan persoalan sosial umat. Penguatan basis jama’ah, pemanfaatan media
digital, serta integrasi dakwah dengan program sosial-ekonomi menjadi langkah strategis untuk
memastikan dakwah tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga berdampak nyata dalam membangun
masyarakat yang berdaya, mandiri, dan berkeadaban.

4. KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian literatur, penelitian ini menyimpulkan bahwa dakwah Islam di tengah
masyarakat modern mengalami pergeseran paradigma yang signifikan, dari pendekatan yang dominan
bersifat verbal dan seremonial menuju dakwah yang berorientasi pada pemberdayaan dan transformasi
sosial. Dakwah tidak lagi dipahami semata sebagai aktivitas penyampaian pesan normatif, melainkan
sebagai proses sistematis yang bertujuan membangun kesadaran, kapasitas, dan kemandirian umat
dalam merespons kompleksitas persoalan sosial, ekonomi, dan budaya. Dalam konteks ini,
Muhammadiyah menampilkan karakter dakwah yang kontekstual melalui integrasi nilai-nilai
keislaman dengan kerja-kerja sosial, pendidikan, filantropi, serta program pemberdayaan masyarakat
sebagai wujud dakwah bil-hal yang relevan dengan dinamika masyarakat modern.

Kajian ini juga menegaskan bahwa Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah (GJD]J) merupakan
model dakwah strategis Muhammadiyah yang menempatkan jama’ah sebagai basis utama gerakan.
GJDJ tidak hanya berfungsi sebagai pendekatan organisatoris, tetapi juga sebagai kerangka dakwah

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah
dalam Konteks Masyarakat Modern



JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan), Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470 469

transformatif yang menekankan partisipasi kolektif, keberlanjutan program, dan pemecahan persoalan
nyata masyarakat. Melalui penguatan komunitas di tingkat ranting dan cabang, GJDJ mampu
merespons tantangan fragmentasi sosial, individualisme, serta melemahnya solidaritas sosial, sekaligus
membuka ruang adaptasi dakwah terhadap perkembangan teknologi digital dan pluralitas sosial-
budaya masyarakat.

Dengan demikian, penelitian ini berkontribusi dalam memperkaya kajian dakwah Islam
kontemporer dengan menegaskan relevansi GJDJ] Muhammadiyah sebagai model dakwah
pemberdayaan yang kontekstual dan berkelanjutan. Selain itu, temuan penelitian ini memberikan
kontribusi bagi pengembangan psikologi sosial dan psikologi agama, khususnya dalam memahami
peran komunitas keagamaan, dinamika jama’ah, serta proses internalisasi nilai keislaman dalam
membangun ketahanan sosial, partisipasi kolektif, dan kemandirian masyarakat. Secara praktis, hasil
kajian ini dapat menjadi rujukan bagi pengembangan strategi dakwah dan pemberdayaan umat yang
lebih adaptif, partisipatif, dan berorientasi pada pembangunan masyarakat yang berdaya, mandiri, dan
berkeadaban.

REFERENSI

Agustyawati, Lely, Windi Nur Azizah, M. Rakha K. D., Salsa Bella Fitri A. S., dan Lulu Amira Zulfa.
“Strategi Dakwah Kultural Muhammadiyah di Era Digital.” Tajdida 20, no. 1 (2022).

Arifin, Syamsul, Syafiq A. Mughni, dan Moh. Nurhakim. “The Idea of Progress: Meaning and
Implication of Islam Berkemajuan in Muhammadiyah.” Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies 60,
no. 2 (2022): 548-585.

Charmelita, D., et al. “Moderasi Dakwah Muhammadiyah di Era Digital.” Jurnal Dakwah dan Komunikasi
8, no. 2 (2023): 101-118.

Charmelita, E., Lestari, W., Akbar, H., Isa, 1., & Hidayah, A. (2023). Analisis Peran Muhammadiyah
Dalam Dinamika Perkembangan Islam Moderat. Jurnal Kajian Dan Pengembangan Umat, 6(2),
164-170. https://doi.org/10.31869/jkpu.v6i2.4939

Hakim, Rahmad, Muslikhati, dan Mochamad Novi Rifa’i. “Pendayagunaan Dana Zakat dalam Rangka
Pemberdayaan Ekonomi Mustahik: Studi Lazismu Kabupaten Malang.” Al-Urban: Jurnal Ekonomi
Syariah dan Filantropi Islam 4, no. 1 (2020): 1-15.

Huda, Nurul. “Pemberdayaan Ekonomi Mustahik di Lazismu Surakarta.” SUHUF 31, no. 2 (2019): 161-
178.

Inayati, 1., Khoiriyah, K., & Wahid, A. (2024). Islamic Education Philanthropy: Ideology and Mission of
Pesantren. Syaikhuna Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam, 15(01), 95-115.
https://doi.org/10.62730/syaikhuna.v15i01.7376

Inayati, N., et al. “Model Dakwah Transformatif dalam Masyarakat Multikultural.” Jurnal Studi Islam
Kontemporer 9, no. 1 (2024): 45-62.

Iwantoro, dan Moh. Nurhakim. “Pemberdayaan Ekonomi Berbasis Usaha Mikro melalui Bankziska
(Studi Kasus: Pengelolaan Dana Lazismu Kabupaten Mojokerto).” Jurnal Pemberdayaan
Masyarakat 10, no. 2 (2022): 104-113.

Izdihar, Rahadita Azda, dan Tika Widiastuti. “Peran Lembaga Amil Zakat Muhammadiyah
(LAZISMU) Surabaya dalam Pemberdayaan Usaha Mikro (UMI) Perempuan melalui
Pemanfaatan Dana Infak dan Sedekah.” Jurnal Ekonomi Syariah Teori dan Terapan 6, no. 6 (2019):
1169-1184.

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. 4th ed. Thousand Oaks, CA:
Sage Publications, 2018.

Mujamil, A., Riwanda, A., & Moefad, A. (2023). Dakwah Partisipatoris Untuk Transformasi Sosial :
Diskursus Manajemen Dakwah Dalam Perspektif Sosiologi-Pengetahuan. Mawa Izh Jurnal
Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 14(2), 52-79.
https://doi.org/10.32923/maw.v14i2.3676

Munfarida, E. (2017). REINTERPRETASI ISLAM INTEGRATIF (OBJEKTIFIKASI DELIBERATIF ISLAM
DI RUANG PUBLIK). Komunika Jurnal Dakwah Dan Komunikasi, 9(1), 133-157.
https://doi.org/10.24090/komunika.v9i1.835

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah
dalam Konteks Masyarakat Modern


https://doi.org/10.31869/jkpu.v6i2.4939
https://doi.org/10.62730/syaikhuna.v15i01.7376
https://doi.org/10.32923/maw.v14i2.3676
https://doi.org/10.24090/komunika.v9i1.835

JDP (Jurnal Dinamika Pendidikan), Vol.12, 2 (January, 2026): 463-470 470

Munfarida. “Dakwah Transformatif dalam Perspektif Gerakan Islam Moderat.” Jurnal Dakwah 18, no. 1
(2017): 23-40.

Qodir, Zuly. “Islam Berkemajuan dan Strategi Dakwah Pencerahan Umat.” Sosiologi Reflektif 13, no. 2
(2019): 209-233.

Rafsanjani, Toni Ardi, dan Muhammad Abdur Rozaq. “Peran Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah
dalam Internalisasi Nilai-Nilai Islam di Ranting Muhammadiyah Blimbingrejo.” PROFETIKA:
Jurnal Studi Islam 23, no. 1 (2022): 146-152.

Ritonga, Anas Habibij, et al. “Muhammadiyah Da’wah Movement Empowerment through the Economic
and Social Orphans in Lampung Province.” NIZHAM: Jurnal Studi Keislaman 7, no. 2 (2019): 197-
214.

Sadikin, S. (2021). The Transformation of MDMC Social Piety in Forming Public Spaces in the Middle
of the Covid-19 Pandemic in Indonesia. Halaga Islamic Education Journal, 5(1), 21-28.
https://doi.org/10.21070/halaga.v5il.1144

Sadikin. “Dialog Sosial dan Partisipasi Pemuda dalam Dakwah Inklusif.” Jurnal Sosiologi Agama 15, no.
2 (2021): 211-228.

Snyder, Hannah. “Literature Review as a Research Methodology: An Overview and Guidelines.” Journal
of Business Research 104 (2019): 333-339. https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039.

Syarifuddin, Andi. “Pendekatan Kualitatif dalam Penelitian Dakwah.” Jurnal Dakwah dan Komunikasi 5,
no. 2 (2020): 101-115.

Syarofah, Alinda, et al. “Dakwah Muhammadiyah di Era Digital bagi Kalangan Milenial.” Dakwah:
Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan 25, no. 1 (2021): 48-64.

Wahid, A. and Wardatun, A. (2023). “Digital Resources Are Not Reliable”: Peer-Group-Based
Intellectualism among Muslim Youth Activists in Bima, Eastern Indonesia. Religions, 14(8), 1001.
https://doi.org/10.3390/rel14081001

Wahid, A., dan Wardatun. “Peran Generasi Muda dalam Dakwah Partisipatif.” Jurnal Komunikasi Islam
13, no. 1 (2023): 67-84.

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2018.

Solihin et al / Dari Dakwah Verbal Menuju Dakwah Pemberdayaan: Relevansi Gerakan Jama’ah dan Dakwah Jama’ah Muhammadiyah
dalam Konteks Masyarakat Modern


https://doi.org/10.21070/halaqa.v5i1.1144
https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039
https://doi.org/10.3390/rel14081001

